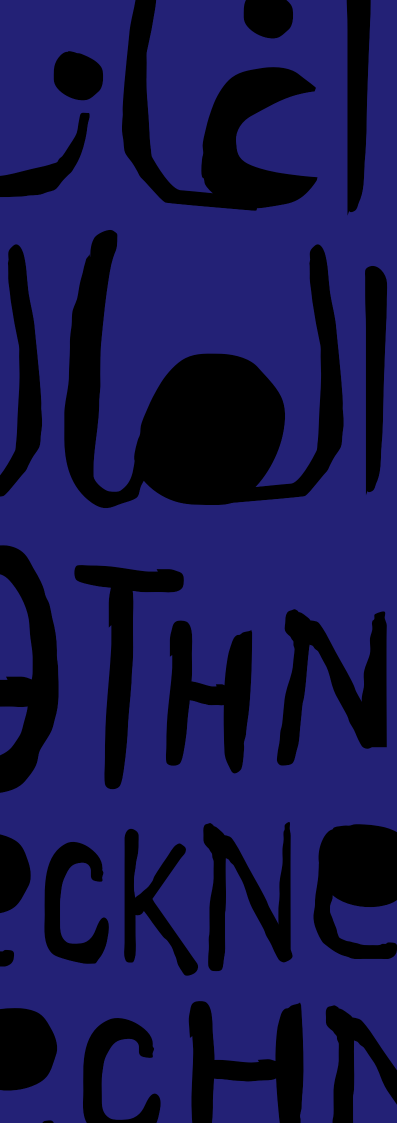


الأغنية الشعبية هي نوع كيان، هيئة معرفة مصنوعة من الكلمة واللحن، التي تنتقل ص إنسان إلى إنسان آخر، ص القم إلى الأذن، وتحتوي في داخلها على نواة اشئة ص الشعب. "شعب" جمفهوم الناس، الذين تنظموا حول نواة وجود مشترك طوال مئات بل آلاف السنين، التي شكلت سوية تقاليد، انتماء، مغزى. يوجد في الأغنية الشعبية خلجات التي تنبض في قلوبنا، تتغلفل إليها وتفعّل المناطق العاطفية، كمَّا كأنه يوقظ ما كان نائما فينا. مصطلح "الأغنية الشعبية" هو مصطاح متأخر نوعا ما، وتمت صياغته فقط في القرن ال-١٩، كجزء ص نحو الحركات الوطنية. الأغاني التي كانت حتى ذلك الحين جزءًا لا يتجزأ من التقاليد الشعبية المحلية، وجدت مكانحا في خدمة الروح الوطنية، إلى جانب أغانٍ جديدة التي تحت كتابتها على وجه الخصوص لهذا الهدف. تعبّر الكثير ص الأغاني الشعبية عن الوجود العالمي، وفي بعض الأحيان يتجاوز تأثيرها الحدود السياسية، محملها كما يحمل الريح البذور، وتختلط مع تقاليد شعوب أخرى، ليس ص أجل شىء إلا ليطلق عليها أيضا "أغاني العالم". في إسرائيل، في البوتقة المحلية، فإن جانب أصل الأغاني الشعبية وإنتاجها ص جديد مثير على وجه الخصوص. أصل الألحان والكلمات ينتقل إلى ما وراء حدود الدولة وإلى ما وراء البحار، تقريبا إلى كل قارة وأرض كن فيها يحود. الكثير من أغانينا الشعبية أصلها من روسيا، من الدول العربية، من دول أوروبا وأفريقيا. لكل أمة يوجد رمز وشيفرة وراثية غنائية خاصة بها، وفي كثير من الظروف المعروفة في الأغاني الشعبية المحلية تأثيرات مفاجئة للشعوب التي تعتبر عدوة، أو اؤلئك الذين ليس لهم أي علاقة جغرافية إسرائيل. بالإضافة إلى ذلك، يوجد في إسرائيل أيضا تقاليد محلية إسلامية ومسيحية في أساسها، والتي تنسج فيها أغانٍ شعبية قديمة.

عندما توجه ايتان بن موشيه إلى العمل في الأغاني الشعبية، جم بالذات الآن عن النواة القريمة للثقافة البشرية، والذي يبدو أنه يريد أن يذكرنا ماذا يعنى أن تكون إنسانًا. اللُغاني التي جمعها بن موشيه شكلت إلهاما لتماثيل رهمية - افتراضية، وعن طريق تقنيات معالجة الصور المتقدمة، البرمجية عُلاثية - الأبعاد والرسوم المتحركة، أنشأ لها مساحة مشرقة ومظلمة لتتجسد فيها. في المعرض، مرت كل أغنية شعبية جمعالجة صوتية ورقمية، التي اعتمدت على مقطوعات موسيقية جاهزة إلى جانب مقطوعات موسيقية صوتية وإلكترونية. تم إنشاء كل فيديو مع الصوت، وتم بناؤه على تشبيهات وصور بدائية مثل فراشة، صخرة مكسورة، فقاعة محملها الريح، شرارة نار، كتلة ص الفراء وغير ذلك، التي تمر في تحوّل مستمر. لا يرغب بن موشيه في إنتاج أغنية شعبية جديدة، بل إنه يفكك، يكسر ويركّب الأغاني القائمة إلى شيء جديد إلا أنه غير كامل. الاستماع إلى الأغاني بصيفتها المشوهة يكشف عن النواة الكامنة فيها من بداية الذكريات الإنسانية، من المخاوف، المعتقدات والآمال التي يتمسك جما الإنسان. هذه خطوة مثالية وخيالية في نفس الوقت أيضا، التي يربط بن موشيه فيها البدائي والمتأصل بالزوال والتقدم التكنولوجي. يبدو أن بن موشيه يتساءل عن قدرتنا





على العودة والتجمع سوية حول شعلة القبيلة، وعن معنى الأغنية الشعبية في عالم يحر بتطور تكنولوجي متسارع، والذي في أعقابه لا يحكن نسيان أي شيء، إلا أنه أيضًا ليس من الواضح ما إذا كان يمكن تذكر أي شيء.

متحف بات يام موجود في الوقت الحالي في ظلمة حالكة.
الأعمال فيه تتلألأ مثل اللآلئ، أو كواكب سيارة غير
مالوفة. ص بين العروض تم وضع بذور ضخمة سوداء في
الظلام، وبوابات تتم إضاء تحا بضوء رقيق، يحرص خلالها
الجمهور أثناء تنقله بين الأغاني. تتدفق النغمات المنبعثة ص
التماثيل الافتراضية الواحدة تلو الأخرى، تختلط، تخلق حيزا
تنافريا، مجالًا من الخيال فيه حركة يقظة بين الحلم والكابوس.
الوعي البشري ينكشف من خلال الأعمال كنسيج بابض،
متوسع، غير مالوف ومتغير، وهو نوع من المجال الذي يبعث
العقل الباطني البشري في داخله ذكريات مثيرة وملعونة،
العقل الباطني البشري في داخله ذكريات مثيرة وملعونة،
قديمة وجديدة، ويمخها متنفشا، سياقًا وربما أيضًا معنى
وعزاء.



طالما أنت حي، تألق عش دون أن تحزن على الإطلاق فالحياة موجودة لفترة قصيرة فقط والوقت يطلب ما يستحقه.

شاهد قبر Seikilos هو الإبداع الموسيقي الكامل الأقدم الذي صحد، والذي يشتمل على نوتات موسيقية، (على ما يبدو من القرن الأول أو الثاني للميلاد). تم العنور على العنوان منحوتا على شاهد قبر في المدينة الملنستية تراليس التي تقع بالقرب من ايدين، تركيا في أيامنا هذه، وتظهر عليه كلمات الأغنية وإلى جانبها تدوين موسيقي بنسخ عرفي يوناني. الجملة الأولى من الترجمة الفنائية هي: "طالما أنت هي، إسطع". هذا العمل تم إنتاجه بومي من هذا الأمر.

في مركز العمل يوجد عنصر يبدو وكأنه تحجين بين عظمة الموض والزهرة، وبقايا الحياة التي توجد في حركة دائرية تدور حول محورها. الضوء يرتفع ويخفض، الفحم ينطفن ويشتعل. "سامسارا" في اللغة السنسكريتية هي حركة الزمن المستمرة، وهي تشير إلى دورة الحياة وتناسخ الأرواح في البوذية وفي ديانات أخرى. وعلى عكس فيلم "الأم" الذي له يداية، منتصف وتحاية، فإن بقية العروض في المعرض تعتمد على عكرار حلقة، تكرار حلقة زمنية دائرية.





اضحكي اضحكي

اضحكي، اضحكي على الأحلام، فإن ما أحلم به سوف يتحقق. اضحكي على ايماني بالإنسان، ولأنني لا زلت أؤمن بك.

فإن روحي لا تزال تطمح إلى الحرية التي لا أقايضها بعجل الذهب، لأنني سوف أبقى أؤص أيضا بالإنسان، وأيضا بروحه، الروح القوية.

تم العمل بوعي ص الأغنية الشهيرة لمشاؤول تشريخوفسكي "أنا اؤص"، المعروفة أيضا بكلماتها الأولى: "اضحكي المحكي". كتب تشريخوفسكي الاغنية في اوديسة في عام – ١٨٩٢ وتم ضحها في ملف أغانيه الأولى "رؤى أغانِ" ص عام – ١٨٩٨، اللص متأثر ص أغاني شعبية مختلفة.

وقد اقترع عضوا الكنيست محمد بركة وابراهام بورغ أن يتم جعل الأغنية النسيد الوطني لدولة إسرائيل بدلا ص "هتكفاه – الأمل"، حيث أن الأغنية تحمل رسالة عالمية نظرهما، ولذلك فإنحا أفضل حسب وجهة نظرهم ص النسيد الوطني "هتكفاه – الأمل" ذي الطابع اليهودي الواضح. تتحدث الأغنية عن أهمية الحلم ليس فقط بالنسبة للفرد، بل أيضا في المسار الاجتماعي والسياسي.

كنز التشبيهات والصور في الفيلم متأثر من أعمال الرسام اليهودي الناجي من المورقة شموئيل باك، الذي يخلق ربطا مذهلا بين عناصر سوريالية من بيت مدرسة سلفادور دالي وبين روايات يجودية حول الخزاب واللهضة.

تكرار فيديو







يا طائر السَّحَر غرّد عاليا، ذكّر من جديد بكل الجراح. بآهاتك المؤلمة المشتعلة، اكسر، احرق هذا القفص!

أيها البلبل مقيد الجناحين، تحرر من زاوية قفصك: وغرّد بأنفام الحرية لكل البشر! وبأنفاس صوتك أرسل النار في هذه الأرض.

> ظلم السارق، شرور الصياد جعلا عشي في أدراج الرياح.

يا إلهي، ايتها السماء، ايتها إلى اجعلوا هذا الليل الحالك يتحول إلي فجر مشرق.

> أتى الربيع، املأوا الدنيا بالورود هناك غيوم في عيوني وامتلأت بالدموع. ضيق ومظلم هذا القفص، مثل قلبي.

يا اهات قابي الحارة، اشعلي النار في هذا القفص يا أيادي القدر، لا تقطفي زهرة عمري يا أيتها السوسنة المنتعشة، أنظري إلى حبيبك، مرة أخرى وأخرى وأخرى أيها الطائر بلا قلب، اختصر ألم فراقك اختصر، اختصر، اختصر.

أغنية شعبية فارسية، التي كتبها صحد تقي – بهار (Taqi Bahar) ولحنها مرتضى في إيران (Neidavoud) في مطلع القرن الد - ١٦، في فترة الثورة الدستورية في غيران. تصف الأغنية طائر السحر الذي يغزد رعاد. طوال الأغنية، يتوجه المحتدن إلى الطائر وبتوسل إليه أن يحرر نفسه من قفصه من خلال أغنيته. في الأغنية، يرمز الليل إلى القمع، بينما يبشر طلوع الفجر بقروم التحرير. أصبحت الأغنية بحثابة نشيد في إيران لأولئك الذين يناضلون من أجل الحرية، وفي الوقت نفسه تم عزف أول مقطع لها في المناسبات العامة وحظيت بحكانة وطنية موجهة. في فترات معينة، كان تشغيل المقطع الثاني محظورا نظرا إلى أنه تم تعريف رسائله بأنها متطرفة وخطيرة على النظام. تم إنشاء الموسيق في الفيديو بالتعاون مع منشه ساسون، وهو موسيقي من سكان بات يام، وهو إسرائيلي من أصل فارسي.











